
 
1 

Spinoza - ook tafels hebben een ziel 

In de zeventiende eeuw kwam de filosoof René Descartes met de beroemde 

stelling dat alles in de wereld tot twee substanties teruggeleid kan worden: 

lichaam of geest. Baruch de Spinoza voerde hiertegen aan dat er maar één 

substantie is: God. En God is de oorsprong van alles:  

Spinoza’s positie staat bekend als ‘substantie-monisme’, volgens welk alle dingen 

aspecten zijn vaneen enkel ding, in tegenstelling tot ‘substantie-dualisme’, volgens welk 

er twee soorten dingen in het heelal zijn, in de regel ‘materie’ en ‘geest’ genaamd. 

 

Ten grondslag aan onze ervaring ligt dus de substantie. Maar volgens Spinoza kan deze 

ook worden gekend door zijn verschillende attributen. Het zijn er oneindig veel, maar 

Spinoza zegt dat we er maar twee kunnen kennen – namelijk het attribuut 

uitgebreidheid (lichamelijkheid) en het attribuut denken (geestelijkheid). 

 

Om deze reden staat Spinoza ook als een ‘attribuut-dualist’ bekend, en hij beweert dat 

deze twee attributen niet door elkaar kunnen worden verklaard en dat ze daarom in 

iedere volledige uitleg van de wereld moeten worden opgenomen. Wat de substantie zelf 

betreft, Spinoza zegt dat we deze ‘God’ of ‘natuur’ mogen noemen (Deus sive natura): dat 

zelfverklarende ding dat, in menselijke vorm, zichzelf vanuit de attributen lichaam en 

geest kan bezien. 

 

Op het niveau van de individuele dingen, waaronder de mens, is Spinoza’s attribuut-

dualisme deelsbedoeld om een verklaring te geven voor de interactie tussen lichaam en 

geest. De dingen die we als individuele lichamen of geesten ervaren, zijn in feite 

modificaties van de ene substantie, bezien vanuit een van de attributen. Iedere 

modificatie is zowel een fysiek ding (voor zover het bezien wordt vanuit het attribuut 

van de uitgebreidheid) als een mentaal ding (voor zover het bezien wordt vanuit het 

attribuut van het denken). Een menselijke geest is een modificatie van de substantie 

bezien vanuit het attribuut van het denken, en de hersenen van een mens zijn dezelfde 

modificatie van de substantie bezien vanuit het attribuut van de uitgebreidheid. Op deze 

manier omzeilt Spinoza iedere vraag naar de interactie tussen lichaam en geest: er is 

geen interactie: slechts een een-opeen- correspondentie. 

 

Hierdoor ziet Spinoza zich ook gedwongen om de opvatting te verdedigen dat niet alleen 

mensen zowel lichamen als geesten zijn, maar alle andere dingen ook. Tafels, stenen, 



 
2 

bomen, al deze dingen zijn modificaties van de ene substantie onder de attributen 

denken en uitgebreidheid. Het zijn dus allemaal fysieke en mentale dingen, hoewel hun 

mentale hoedanigheid erg eenvoudig is. Voorveel mensen is dit deel van Spinoza’s 

theorie erg moeilijk te begrijpen en te accepteren. 

 

Dit is een fragment uit het Grote Filosofieboek 

Bron: https://www.filosofie.nl/nl/artikel/48213/spinoza-ook-tafels-hebben-een-ziel.html 

 

Pogen te blijven bestaan: de aard van elk beestje. 

Wij zijn eindige modi, uitdrukking van en indirect veroorzaakt door God. De conatus: 

het streven naar zelfbehoud is onze essentie. Deze conatus heeft vele namen: 

streven, kracht, pogen , inspanning, drift, nopen…’iets noopt in mij’. Maar al dat 

streven is niet gericht op een extern doel, een doel buiten het streven zelf. Er is geen 

doel, plan of bestemming. De mens vormt ook geen aparte klasse of zelfstandige 

staat binnen de natuuur. Mensen zijn modi tussen andere modi. En dat betekent dat 

een mens als modus onderhevig is aan een krachtenspel, een machtsstrijd. In alles 

wat is werkt de conatus noodzakelijk in de richting van behoud, voortbestaan en 

expansie. Onvermijdelijk ondergaat elke modus dus invloeden van buitenaf: de 

aandoeningen.  

Deze aandoeningen kunnen negatieve, neutrale of positieve gevolgen hebben voor 

onze conatus. Dat uit zich in zintuiglijk gevoel van lust of onlust. De mens wil dat 

verklaren, door deze gevoelens te koppelen aan oorzaken. De geest drukt ook de 

conatus uit op zijn manier: willen begrijpen.  

Bron: Naar aanleiding van hoofdstuk 2, Spinoza – Mirjam van Rijen 

Je kunt niet voor jezelf kiezen 
 

Gisteravond was ik in gesprek met een jonge, in Spinoza geïnteresseerde vriend die 

zei ‘Ik kies tegenwoordig voor mezelf’. Tja, volgens Spinoza kan dat niet: er is geen 

zelf, er is geen (vrije) keuze en je bent volledig afhankelijk van de ‘hoogste macht’ ... 

door Klaas Meijer  

door Klaas E. Meijer 

Gisteravond was ik in gesprek met een jonge, in Spinoza geïnteresseerde vriend die 

zei ‘Ik kies tegenwoordig voor mezelf’. Tja, volgens Spinoza kan dat niet: er is geen 

zelf, er is geen (vrije) keuze en je bent volledig afhankelijk van de ‘hoogste macht’.  

https://www.filosofie.nl/nl/artikel/48213/spinoza-ook-tafels-hebben-een-ziel.html


 
3 

 

De mythe van het zelf 

Er is volgens Spinoza niet een ‘zelf’, een zelfstandig bestaand ego, dat voor de mens 

de maat der dingen is. In stelling 10 van deel twee van de Ethica vat hij dat in de 

vertaling van Willem Meijer als volgt samen: ‘Een zelfstandig bestaan is niet het 

werkelijke wezen van de mens.’ De mens, inclusief zijn gedrag en elke gedachte, is 

dus niet iets dat op zichzelf staat, maar een wetmatig noodzakelijke modus: een 

bestaanswijze van de eeuwige, oneindige, almachtige natuur die Spinoza God noemt. 

Wij, ons gedrag, onze gedachten zijn onderdeel van de natuur en een noodzakelijk 

resultaat van de natuurwetmatigheden, net als een vallende steen. Wat wij ons ‘zelf’ 

noemen is niets anders dan een tijdelijke combinatie van de stromen des levens die 

in hun ontmoeting ons lichaam vormen, een amalgaam van miljoenen jaren evolutie, 

van wat generaties voor ons en om ons heen door werken en denken voortbrachten. 

Dat alles werkt en denkt in ons. Het gebeurt niet door mij, maar door mij. ‘Jezelf’ is 

dus een samenvloeien van vele anderen in jou.  

Je kunt niet vrij kiezen 

Het met ons is, zoals David Hume zei, net als met een kompasnaald die als hij zou 

kunnen denken, dacht dat hij uit vrije wil naar het noorden wijst. Wij gedragen ons 

eenvoudig zoals we doen omdat het onze natuur is om ‘naar het noorden te wijzen’. 

Als we de mythe van het ‘zelf’ vergeten, kunnen we kijken achter de bedoeling van 

‘voor jezelf kiezen’, namelijk voor je eigen belang opkomen. Maar dat is volgens 

Spinoza geen kwestie van kiezen, dat is ‘conatus’, de allesoverheersende drang tot 

zelfbehoud, drift.  

Je kunt dus niet anders dan onweerstaanbaar getrokken worden door je eigen 

belang. Als wij in die drift belemmerd worden dan zeggen wij dat we wat anders 

willen. Maar dat is geen vrije wil: wij worden overeenkomstig de natuurwetten 

gewoon sterker door iets anders getrokken waaraan wij niet anders dan 

gehoorzamen kunnen.  

Zo ook met dat ‘ik kies voor mezelf’. Dan bedoel je eigenlijk: ‘In mijn 

onweerstaanbare drang om mijn eigenbelang te dienen trek ik nu de conclusie dat de 

negatieve gevolgen van niet met anderen rekening te houden minder zwaar wegen 

dan er wel aandacht aan te besteden.’ Daarmee is meteen duidelijk wat Spinoza met 



 
4 

de ‘wil’ bedoelde: dat is niets anders dan het verstand, een afwegen welke van de 

verschillende handelings-mogelijkheden het meest ‘waar’ is, in overeenstemming met 

de werkelijkheid, met je ‘conatus’. Dat betekent onvrij kiezen, afwegen wat het 

meest in je eigen belang, je eigen onontkoombare natuur is. Dat is volgens Spinoza 

lang niet altijd een bewust afwegen, want het hele lichaam denkt. Overigens is dat 

onvrije kiezen lastig genoeg. ‘Wahl macht Qual’ zeggen de Duitsers.  

 

De enkeling is een drenkeling 

Dat willen, kiezen, of verstandelijk afwegen, zegt Spinoza, kun je op een verstandige 

manier doen (‘volgens de rede’) of op een onverstandige manier (‘volgens de 

verbeelding en je hartstochten’). In de ‘Politieke Verhandeling’, de ‘Tractatus 

Politicus’ werkt hij dat verder uit. ‘Voor jezelf kiezen’ in de betekenis van kiezen voor 

de (eigen) enkeling (anderen laten barsten) is volgens Spinoza leven volgens de 

verbeelding, je directe impulsen volgen, in plaats van leven volgens wat de rede 

voorschrijft als je welbegrepen eigenbelang, want de enkeling is een drenkeling.  

Alleen is de mens overgeleverd aan de omringende natuur, waarvan elk organisme 

uit is op de eigen conatus, de eigen drang tot voortbestaan, waarbij de medemens 

het slimst en dus het meest gevaarlijk is: ‘aangezien een mens in zijn eentje 

tevergeefs zal proberen zich tegen allen te weren (...) [en omdat] de mensen zich 

zonder wederzijdse hulp nauwelijks in leven kunnen houden en hun geest kunnen 

ontwikkelen (heeft de mens geen bestaansrecht) tenzij waar mensen 

gemeenschappelijke rechten hebben, waar zij tezamen het land dat zij kunnen 

bewonen en bebouwen voor zich opeisen en waar zij zich kunnen beschermen, alle 

geweld kunnen weerstaan en op basis van de aan allen gemeenschappelijke 

opvattingen kunnen leven.’  

Kiezen voor ‘jezelf’ als enkeling is dus kiezen voor non-existentie, maar kiezen voor 

jezelf in de zin van kiezen voor je eigen belang is dus kiezen voor samenwerking met 

anderen: naastenliefde als hoogste vorm van eigenbelang. Anders gezegd, je bent 

wat je voor anderen bent, want anders ben je niets. Als je voor anderen wat 

betekent hebben die anderen belang bij jou en zullen zij wat voor jou willen 

(moeten) betekenen, wat onontbeerlijk is voor jouw bestaan. Al is het maar dat jij 

brood bij de bakker koopt, waardoor jij eten hebt en de bakker geld waarmee die 

zich weer de voorwaarden van het eigen bestaan kan verschaffen. 



 
5 

Klaas E. Meijer 
 


