Spinoza - ook tafels hebben een ziel

In de zeventiende eeuw kwam de filosoof René Descartes met de beroemde
stelling dat alles in de wereld tot twee substanties teruggeleid kan worden:
lichaam of geest. Baruch de Spinoza voerde hiertegen aan dat er maar één
substantie is: God. En God is de oorsprong van alles:

Spinoza’s positie staat bekend als ‘substantie-monisme’, volgens welk alle dingen
aspecten zijn vaneen enkel ding, in tegenstelling tot ‘substantie-dualisme’, volgens welk

er twee soorten dingen in het heelal zijn, in de regel ‘materie’ en ‘geest’ genaamd.

Ten grondslag aan onze ervaring ligt dus de substantie. Maar volgens Spinoza kan deze
ook worden gekend door zijn verschillende attributen. Het zijn er oneindig veel, maar
Spinoza zegt dat we er maar twee kunnen kennen - namelijk het attribuut
uitgebreidheid (lichamelijkheid) en het attribuut denken (geestelijkheid).

Om deze reden staat Spinoza ook als een ‘attribuut-dualist’ bekend, en hij beweert dat
deze twee attributen niet door elkaar kunnen worden verklaard en dat ze daarom in
iedere volledige uitleg van de wereld moeten worden opgenomen. Wat de substantie zelf
betreft, Spinoza zegt dat we deze ‘God’ of ‘natuur’ mogen noemen (Deus sive natura): dat
zelfverklarende ding dat, in menselijke vorm, zichzelf vanuit de attributen lichaam en

geest kan bezien.

Op het niveau van de individuele dingen, waaronder de mens, is Spinoza’s attribuut-
dualisme deelsbedoeld om een verklaring te geven voor de interactie tussen lichaam en
geest. De dingen die we als individuele lichamen of geesten ervaren, zijn in feite
modificaties van de ene substantie, bezien vanuit een van de attributen. ledere
modificatie is zowel een fysiek ding (voor zover het bezien wordt vanuit het attribuut
van de uitgebreidheid) als een mentaal ding (voor zover het bezien wordt vanuit het
attribuut van het denken). Een menselijke geest is een modificatie van de substantie
bezien vanuit het attribuut van het denken, en de hersenen van een mens zijn dezelfde
modificatie van de substantie bezien vanuit het attribuut van de uitgebreidheid. Op deze
manier omzeilt Spinoza iedere vraag naar de interactie tussen lichaam en geest: er is

geen interactie: slechts een een-opeen- correspondentie.

Hierdoor ziet Spinoza zich ook gedwongen om de opvatting te verdedigen dat niet alleen

mensen zowel lichamen als geesten zijn, maar alle andere dingen ook. Tafels, stenen,




bomen, al deze dingen zijn modificaties van de ene substantie onder de attributen
denken en uitgebreidheid. Het zijn dus allemaal fysieke en mentale dingen, hoewel hun
mentale hoedanigheid erg eenvoudig is. Voorveel mensen is dit deel van Spinoza’s

theorie erg moeilijk te begrijpen en te accepteren.

Dit is een fragment uit het Grote Filosofieboek

Bron: https://www.filosofie.nl/nl/artikel/48213/spinoza-ook-tafels-hebben-een-ziel.html

Pogen te blijven bestaan: de aard van elk beestje.

Wij zijn eindige modi, uitdrukking van en indirect veroorzaakt door God. De conatus:

het streven naar zelfbehoud is onze essentie. Deze conatus heeft vele namen:
streven, kracht, pogen , inspanning, drift, nopen...'iets noopt in mij’. Maar al dat
streven is niet gericht op een extern doel, een doel buiten het streven zelf. Er is geen
doel, plan of bestemming. De mens vormt ook geen aparte klasse of zelfstandige
staat binnen de natuuur. Mensen zijn modi tussen andere modi. En dat betekent dat
een mens als modus onderhevig is aan een krachtenspel, een machtsstrijd. In alles
wat is werkt de conatus noodzakelijk in de richting van behoud, voortbestaan en
expansie. Onvermijdelijk ondergaat elke modus dus invloeden van buitenaf: de
aandoeningen.

Deze aandoeningen kunnen negatieve, neutrale of positieve gevolgen hebben voor
onze conatus. Dat uit zich in zintuiglijk gevoel van lust of onlust. De mens wil dat
verklaren, door deze gevoelens te koppelen aan oorzaken. De geest drukt ook de
conatus uit op zijn manier: willen begrijpen.

Bron: Naar aanleiding van hoofdstuk 2, Spinoza — Mirjam van Rijen

Je kunt niet voor jezelf kiezen

Gisteravond was ik in gesprek met een jonge, in Spinoza geinteresseerde vriend die
zei 'Tk kies tegenwoordig voor mezelf. Tja, volgens Spinoza kan dat niet: er is geen
zelf, er is geen (vrije) keuze en je bent volledig afhankelijk van de ‘hoogste macht’ ...
door Klaas Meijer

door Klaas E. Meijer

Gisteravond was ik in gesprek met een jonge, in Spinoza geinteresseerde vriend die
zei 'k kies tegenwoordig voor mezelf’. Tja, volgens Spinoza kan dat niet: er is geen
zelf, er is geen (vrije) keuze en je bent volledig afhankelijk van de *hoogste macht'.


https://www.filosofie.nl/nl/artikel/48213/spinoza-ook-tafels-hebben-een-ziel.html

De mythe van het zelf

Er is volgens Spinoza niet een ‘zelf’, een zelfstandig bestaand ego, dat voor de mens
de maat der dingen is. In stelling 10 van deel twee van de Ethica vat hij dat in de
vertaling van Willem Meijer als volgt samen: ‘Een zelfstandig bestaan is niet het
werkelijke wezen van de mens.” De mens, inclusief zijn gedrag en elke gedachte, is
dus niet iets dat op zichzelf staat, maar een wetmatig noodzakelijke modus: een
bestaanswijze van de eeuwige, oneindige, almachtige natuur die Spinoza God noemt.

Wij, ons gedrag, onze gedachten zijn onderdeel van de natuur en een noodzakelijk
resultaat van de natuurwetmatigheden, net als een vallende steen. Wat wij ons ‘zelf’
noemen is niets anders dan een tijdelijke combinatie van de stromen des levens die
in hun ontmoeting ons lichaam vormen, een amalgaam van miljoenen jaren evolutie,
van wat generaties voor ons en om ons heen door werken en denken voortbrachten.
Dat alles werkt en denkt in ons. Het gebeurt niet door mij, maar door mij. ‘Jezelf’ is
dus een samenvloeien van vele anderen in jou.

Je kunt niet vrij kiezen

Het met ons is, zoals David Hume zei, net als met een kompasnaald die als hij zou
kunnen denken, dacht dat hij uit vrije wil naar het noorden wijst. Wij gedragen ons
eenvoudig zoals we doen omdat het onze natuur is om ‘naar het noorden te wijzen’.
Als we de mythe van het ‘zelf’ vergeten, kunnen we kijken achter de bedoeling van
‘voor jezelf kiezen’, namelijk voor je eigen belang opkomen. Maar dat is volgens
Spinoza geen kwestie van kiezen, dat is ‘conatus’, de allesoverheersende drang tot
zelfbehoud, drift.

Je kunt dus niet anders dan onweerstaanbaar getrokken worden door je eigen
belang. Als wij in die drift belemmerd worden dan zeggen wij dat we wat anders
willen. Maar dat is geen vrije wil: wij worden overeenkomstig de natuurwetten
gewoon sterker door iets anders getrokken waaraan wij niet anders dan
gehoorzamen kunnen.

Zo ook met dat ‘ik kies voor mezelf. Dan bedoel je -eigenlijk: ‘In mijn
onweerstaanbare drang om mijn eigenbelang te dienen trek ik nu de conclusie dat de
negatieve gevolgen van niet met anderen rekening te houden minder zwaar wegen
dan er wel aandacht aan te besteden.” Daarmee is meteen duidelijk wat Spinoza met



de ‘wil’ bedoelde: dat is niets anders dan het verstand, een afwegen welke van de
verschillende handelings-mogelijkheden het meest ‘waar’ is, in overeenstemming met
de werkelijkheid, met je ‘conatus’. Dat betekent onvrij kiezen, afwegen wat het
meest in je eigen belang, je eigen onontkoombare natuur is. Dat is volgens Spinoza
lang niet altijd een bewust afwegen, want het hele lichaam denkt. Overigens is dat
onvrije kiezen lastig genoeg. ‘ Wah/ macht Qual zeggen de Duitsers.

De enkeling is een drenkeling

Dat willen, kiezen, of verstandelijk afwegen, zegt Spinoza, kun je op een verstandige
manier doen (‘volgens de rede’) of op een onverstandige manier (‘volgens de
verbeelding en je hartstochten’). In de ‘Politieke Verhandeling’, de ‘Tractatus
Politicus’” werkt hij dat verder uit. ‘Voor jezelf kiezen’ in de betekenis van kiezen voor
de (eigen) enkeling (anderen laten barsten) is volgens Spinoza leven volgens de
verbeelding, je directe impulsen volgen, in plaats van leven volgens wat de rede
voorschrijft als je welbegrepen eigenbelang, want de enkeling is een drenkeling.

Alleen is de mens overgeleverd aan de omringende natuur, waarvan elk organisme
uit is op de eigen conatus, de eigen drang tot voortbestaan, waarbij de medemens
het slimst en dus het meest gevaarlijk is: ‘aangezien een mens in zijn eentje
tevergeefs zal proberen zich tegen allen te weren (...) [en omdat] de mensen zich
zonder wederzijdse hulp nauwelijks in leven kunnen houden en hun geest kunnen
ontwikkelen (heeft de mens geen bestaansrecht) tenzij waar mensen
gemeenschappelijke rechten hebben, waar zij tezamen het land dat zij kunnen
bewonen en bebouwen voor zich opeisen en waar zij zich kunnen beschermen, alle
geweld kunnen weerstaan en op basis van de aan allen gemeenschappelijke
opvattingen kunnen leven.’

Kiezen voor ‘jezelf’ als enkeling is dus kiezen voor non-existentie, maar kiezen voor
jezelf in de zin van kiezen voor je eigen belang is dus kiezen voor samenwerking met
anderen: naastenliefde als hoogste vorm van eigenbelang. Anders gezegd, je bent
wat je voor anderen bent, want anders ben je niets. Als je voor anderen wat
betekent hebben die anderen belang bij jou en zullen zij wat voor jou willen
(moeten) betekenen, wat onontbeerlijk is voor jouw bestaan. Al is het maar dat jij
brood bij de bakker koopt, waardoor jij eten hebt en de bakker geld waarmee die
zich weer de voorwaarden van het eigen bestaan kan verschaffen.



Klaas E. Meijer



